# КРАЖ ПРЕОБРАЖЕНИА ГООПОДНА на Песках

# приходской листок

По благословению настоятеля храма протоиерея Александра ТУРИКОВА



ПОЗДРАВЛЯЕМ ЕГО СВЯТЕЙШЕСТВО СВЯТЕЙШЕГО ПАТРИАРХА МОСКОВСКОГО И ВСЕЯ РУСИ КИРИЛЛА С ЖИЗНЕННЫМ ЮБИЛЕЕМ



Ежемесячное издание храма Выпуск №2 Декабрь 2011 года

Темы выпуска:

Из воспоминаний Его Святейшейства

Праздник Введения во храм Пресвятой Богородицы

О святителе Николае, архиепископе Мирликийском

Священномученик Сергий Успенский

Подвиг святителя Иоанна Рижского



Введение Богоматери во храм. Нач. XVII в.



Святитель Николай. Кон. XVI в. Частное собрание

Над выпуском работали:

дизайн и верстка - Владимир Бабич, редактор - Елена Саенкова, фотографии - Олег Зуев, Алексей Нитецкий



# Из воспоминаний Святейшего патриарха Кирилла.

Родился я в первый послевоенный год в Ленинграде. Отец в то время был инженером на военном заводе, мать — учительницей немецкого языка в средней школе. Через год после моего рождения в семье произошли очень большие перемены: отец становится священником. В то время это было довольно неожиданным поворотом в судьбе человека. Но у всего этого была своя предыстория. Дед (отец моего отца) был человеком глубокой веры, сильный духом. В послереволюционные годы он оказался на Соловках, и был одним из первых соловчан. После этого судьба его сложилась трагически. Дед около 30 лет провел в тюрьмах и ссыл-



Володя Гундяев

ках, имея семью в 8 человек детей. И конечно, он очень сильно повлиял на всю семью и на моего отца.

Папа с мамой познакомились в храме Киевского подворья в городе Санкт-

Петербурге. Они оба пели в хоре, полюбили друг друга и решили вступить в брак. А за несколько дней до свадьбы отца арестовывают и отправляют на Колыму. Получилось так, что и он прошел путем деда...

После армии отец закончил институт и стал военным инженером. В 1947 г. Владыка Григорий его рукоположил, направив в храм Смоленской иконы Божией Матери на Смоленском кладбище, находящемся неподалеку от нашего дома. У папы и мамы было трое детей – старший Николай, я и младшая сестра Елена. Все мы встали на путь служения Церкви. Отец наш был книголюбом. Мы жили очень скромно, в коммунальной квартире, но папа сумел собрать прекрасную библиотеку. Она насчитывала более трех тысяч томов. В юности я прочитал то, что большинству наших сограждан стало доступным только уже в период перестройки и в советское время. И Бердяева, и Булгакова, и Франка, и замечательные творения нашей русской религиозной и философской мысли начала 20 века. И даже парижские издания...

Я учился – и неплохо – в передовой школе. По всем статьям должен был стать пионером. Но не считал это возможным. Помню, меня пригласила для разговора директор школы. А я сказал ей: «Если Вы согласны с тем, чтобы я в галстуке ходил в Церковь, то готов его повязать». Она, конечно, ответила:



Родители святейшего Патриарха Кирилла

«Нет». Можно себе представить ситуацию – тысяча детей в школе, и один мальчик без галстука. Я все время находился в состоянии постоянной готовности ответить – почему этого не сделал...

Атмосфера в нашей семье была удивительной. Я почти не помню, чтобы папа с мамой ссорились. Это был очень счастливый брак. Думаю, что и атмосфера, царящая дома, и ситуация в школе, сопровождающаяся некоей конфронтацией, все это и привело меня к принятию решения стать священником.

Уже в 15 лет у меня были четкие убеждения и представление о будущем. В этом возрасте я ушел из дома и стал жить самостоятельно. Но ушел не потому, что было что-то не так. Я не мог, чтобы родители все время заботились обо мне материально. Испросив у них благословение, я поступил работать в Ленинградскую комплексную геологическую экспедицию. Одновременно продолжал учиться в вечерней школе.

Я оказался в среде глубоко верующих людей. Это была петербургская интеллигенция, давшая мне достаточно много. Эти люди приучили меня к серьезной музыке. Мы часто ходили в Мариинский театр, в филармонию. Общение с ними усилило мой интерес к поэзии и к художественной литературе.



Духовная еминария, на Обводном канале, где учился патриарх Кирилл



Помню, был троллейбус № 1, который шел по всему Невскому проспекту. Никогда не забуду этого момента — я ехал и отсчитывал эти остановки. С трепетом священным вошел я тогда в здание духовной семинарии на Обводном канале. Здесь тогда размещалась епархия. Владыка Никодим ютился в маленьких комнатках. Войдя в кабинет и увидев его, я очень поразился. Было впечатление, что он меня уже давно-давно знает. А я как будто с другом встретился.

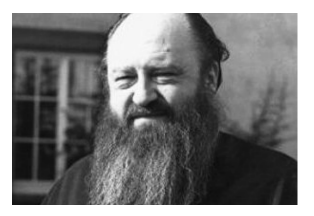
Помню этот пронзительно-проницательный взгляд. Передо мной был очень сильный человек, с невероятной силой воли и ума. Поскольку я хотел вначале пойти учиться в университет, то спросил его: «Как мне поступить, Владыка?» Он задумался и сказал: «Знаешь, я бы тебе не рекомендовал. Физиков очень много в нашей стране, священников мало. Поступай прямо в семинарию». Никогда-никогда я не жалел о том, что послушался.

Семинарию и академию готовили к закрытию. Осуществлялся довольно жесткий отбор студентов. Делалось это при активном вмешательстве властей. И, начиная с 1960 г., в семинарию брали очень мало слушателей. Причем принимали людей очень низкого интеллектуального уровня, и чаще всего – душевно больных.

...Неизвестно, чем бы дело закончилось, если бы опять-таки не Владыка Никодим. Пока он был жив, мы не чувствовали давления власти, о котором поговаривали все. Владыка всех нас защитил от этих холодных ветров. Мы были как в оранжерее с очень доброжелательной атмосфе-



рой, благоприятствующей нашему росту. Когда он умер, эта атмосфера в мгновение разрушилась. И я почувствовал не просто дуновение, а штормовой удар этих ветров. ... Человек жил такой глубокой литургической, такой подвижнической жизнью.... Будучи уже совсем больным, Владыка Никодим не мог стоять перед престолом. Но молитву не оставлял. И мы принесли престол к нему в келью. Учиненный им иеромонах каждый день совершал Литургию, и Владыка причащался.



Владыка Никодим (Ротов)

...Я пришел в Академию в очень трудное время. Практически все профессора Санкт-Петербургской Духовной академии, столпы наши, - сошли... Отблески былой славы присутствовали в жизни академии 60-х гг. И по ним мы могли понять, что такое Петербургская богословская школа. Она была более миссионерской, а значит, и более открытой. Я был ректором Академии 10 лет. А перевели в Смоленск в один день. Это, конечно, была отставка. Кстати, первый человек, который меня правильно настроил, был Святейший Патриарх Алексий, бывший тогда управделами. Когда я приехал к нему, Святейший сказал слова, которые я до сих пор помню: «Владыка, никто из нас не может понять, почему это произошло. С точки зрения человеческой логики этого не должно было быть, но это произошло. И только потом мы узнаем, зачем все это нужно было». Сейчас из архивных источников стало известно, что инициаторами моего внезапного перевода из Ленинграда в Смоленск были светские власти.

В Смоленске, в соборе возле чудотворного образа Одигитрии я многое понял. Все мое существо охватил тогда какой-то духовный трепет. Я подумал – Господь меня привел сюда совсем неслучайно. Я вспомнил, как в детстве стоял перед чудотворным образом Смоленской иконы Божией Матери – на левом клиросе храма Смоленской иконы Божией Матери на Смоленском кладбище в Ленинграде... Тогда у этой иконы я обратил свои первые молитвы к Богу. Рядом стояла мама. Помню отца, совершающего Литургию....

В детстве, а это было во время Причастия, я немного потерял ориентир и случайно прошел через Царские врата. Мама, конечно, ахнула, взяла меня за руку, повела после Литургии к настоятелю и сказала: «Батюшка, произошло что-то невероятное. Вот сыночек вышел из Царских врат на солею». Отец на меня так посмотрел, улыбнулся, замахал руками и сказал: «Архиереем будет»...

По материалам сайта Православие. Ru



# Диакон Геннадий Бочаров

# Проповедь на праздник Введения Богородицы во храм

Во имя Отца, Сына и Святого Духа!

Братья и сестры, сегодня мы все собрались в храме, чтобы еще раз восславить Матерь Божию и молитвенно вспомнить событие, которое произошло более 2000 лет назад. Исполняя данный Богу обет, родители Пресвятой Богородицы, Иоаким и Анна, привели в храм младенца Марию, которой исполнилось всего три года. Окруженная такими же, как она, детьми, одетыми в прекрасные одежды, с зажженными свечами в руках, Пресвятая Дева, без помощи взрослых свободно поднялась по высоким ступеням иерусалимского храма и взошла на паперть. Ее встретил первосвященник Захария и по наитию Духа Святаго ввел во Святая Святых - в ту часть храма, куда первосвященник мог входить лишь раз в году. Это событие явило особую избранность отроковицы - «смотрения Зиждителева исполнение», исполнение Божественного замысла о спасении человечества, которое приоткрылось в пророчествах Ветхого Завета и в полноте исполнилось в Завете Новом. Еще не ведая, что Та, которая входит ныне в храм, сама станет храмом Духа Святаго, и примет в свое лоно величайшую святыню - Сына Божия, Спасителя мира, присутствовавшие в храме дивились необыкновенному событию, а вместе с ними дивился и ангельский мир: «Ангелы вхождение Пречистыя зряще удивишася».

К сожалению, о дальнейшем пребывании Божией Матери в храме известно мало, как говорил блаженный Иероним: «Если бы кто спросил меня, как проводила время юности Пресвятая Дева, - я ответил бы: то известно Самому Богу и Архангелу Гавриилу, неотступному хранителю Ее». Но, несомненно, ее жизнь была наполнена молитвой и восхвалением Бога, о чем свидетельствует Священное Предание Церкви.

Святая Церковь приглашает нас вместе со свидетелями этого великого события прославить Пресвятую Деву. Но мы, братья и сестры, должны осознавать, что недостаточно лишь славословить Божию Матерь. Избранная из рода человеческого, она, прежде всего, стала примером для всех нас, примером веры, любви и послушания воли Божией, добродетелей, которые может искать любой человек и которых любой человек может достичь, если будет готов для духовного перерождения и борьбы со страстями. О возможности достижения добродетельной и чистой жизни свидетельствует многочисленный сонм святых, который прославляет Святая Церковь.

Но святая жизнь невозможна без Церкви Христовой. По словам святого праведного Иоанна Кронштадтского: «Только в храме Божием мы научаемся искренне веровать в Бога, познавать себя, любить и Бога, и друг друга, только в храме мы познаем, что у нас есть общий Отец на Небесах». И Пресвятая Богородица стала для нас в этом примером, ибо свой жизненный путь святости Она начала в храме.

Храм — это место пребывания благодати Божией на земле, именно здесь мы можем приступать к великим таинствам, первейшие из которых есть таинство Тела и Крови Христовой, преподаваемых нам за Божественной Литургией. Именно храм становится для нас источником радости и утешения. Здесь мы встречаемся со Христом в таинстве Крещения и здесь нас будут провожать в последний путь.

Но как часто мы, проживая свою земную жизнь, наполненную трудами и заботами, забываем о храме Божием, отводя Церкви второстепенное место в нашей жизни. Часто мы отворачиваемся от спасительной десницы Божией, простираемой к нам через Святую Церковь, находя различные оправдания своему маловерию и лености. Мы думаем о земных трудах, когда Церковь призывает нас «всякое ныне житейское отложить попечение». Неудивительно, что нашу жизнь наполняют все большие трудности, и труды наши становятся напрасны. Ведь как сказал Господь через пророка Аггея вернувшемуся из вавилонского плена израильскому народу, и не спешившиму строить храм: «Ожидаете многого, а выходит мало; и что принесете домой, то Я развею. - За что? - говорит Господь Саваоф: за Мой дом, который в запустении, тогда как вы бежите, каждый к своему дому» (Arr.1:9).

Братья и сестры, постараемся чаще приходить в Храм Господень. Будем все вместе, как учит Святая Церковь, «едиными устами и единым сердцем» с молитвой обращаться к Господу, получая от Него прощение наших грехов и соединяясь с Ним через Его Святое Тело и Святую Кровь. Будем с усердием, благоговением и любовью заботится о красоте и благолепии дома Божия, храня в сердце слова митрополита Трифона (Туркестанова), написаные на его надгробии: «Дети, дети, любите храм Божий. Храм Божий – Небо на земле». В этот праздник будем помнить о великом значении Храма Божия в жизни Пресвятой Девы. По Ее святым молитвам да подаст Господь всем нам свою божественную благодать, укрепит всех нас на пути Рождественского поста. Обратим свою молитву к Царице Небесной, которая ныне входит в храм Божий, чтобы годы спустя, чрез Нее Бог вошел в мир, неся долгожданное спасение человечеству. Прославим Ее, как учит Святая Церковь: «Ангелы и человецы, Девы вхождение почтим, яко со славою вниде во святая святых». Аминь.





# Урок православия

Познавательной и удивительно интересной оказалась экскурсия, проведенная диаконом Павлом Каревым 26 октября для школьников 6 класса 1233 школы. Рассказ о. Павла об истории создания храма получился насыщенным и увлекательным. Особенно запомнились события из истории храма после революции. Ребята были поражены, узнав каких великих трудов стоило возвращение храма православным христианам, и о титаниче-

ских усилиях настоятеля и прихожан, воссоздававших святыню. Особое внимание учеников привлекла роспись в главном приделе, повествующая о жизни человеческой и о противоборствующих силах, бьющихся за человеческую душу. С благоговением экскурсанты прикладывались к иконам и впитывали каждое слово, сказанное о. Павлом. Разговор получился по-настоящему живым, связанным с современной жизнью, поэтому полтора часа пролетели, как один миг. Некоторые ребята даже хотели остаться и поработать в храме. Все были удивлены и обрадованы, когда

о. Павел вынес из алтаря иконы святого новомученика Сергия Успенского в подарок каждому на память о посещении храма Преображения Господня на Песках. От имени детей, учителей и родителей выражаем глубокую благодарность настоятелю храма, протоиерею Александру и диакону Павлу за урок православия. Для многих ребят это общение явилось первым шагом к вере, примером доброты, участия и радушия.

Благодарные экскурсанты

# Елена Владимировна Тупицына

# О нашей библиотеке

Библиотека нашего храма – ровесница церковно-приходской общины. Она создавалась трудами настоятеля храма, протоиерея Александра Турикова. В первые годы восстановления храма библиотека находилась в притворе, в сбитом из фанеры небольшом помещении, формируясь из тех книг, которые можно было купить в книжных магазинах, и редких пожертвований прихожан. Фонд библиотеки был небольшой, так как период активного православного книгоиздания еще не начался.

Первым библиотекарем была Светлана Федоровна Россинская, которую через несколько лет сменила Елена Александровна Гусева. Когда ремонтно-восстановительные работы по храму коснулись притвора, библиотека была переведена в подсобное помещение, принадлежавшее ранее фирме «Весна». Настоятель храма, занимаясь решением многочисленных приходских вопросов, уделял большое внимание не только ремонту и

благоустройству помещения библиотеки, находившемуся в крайне запущенном состоянии, но также активному пополнению фонда новыми изданиями.

Библиотека была обустроена после продолжительных восстановительных работ. Сейчас в ней насчитывается около восьми тысячи томов разных тематических направлений: богословие, святоотеческие творения, церковное искусство, библеистика и гомилетика, а также классическая и детская литература. За прошедшие годы библиотека значительно выросла не только за счет приобретения изданий духовного содержания, но и благодаря пожертвованиям многих прихожан нашего храма.

Следует также отметить, что библиотека это не только проводник знания, но и бесценная духовная сокровищница святоотеческого наследия, поэтому хотелось бы призвать наших прихожан более активно пользоваться этой сокровищницей. Библиотека храма Спаса Преображения на Песках работает по воскресным и праздничным дням по окончании Божественной Литургии.



## Диакон Геннадий Бочаров

# О святителе Николае Мирликийском

19 декабря православная церковь совершает празднование памяти одного их самых почитаемых святых христианского мира – святителя Николая, архиепископа Мир Ликийских, именуемого за его великие деяния чудотворцем.

Будущий святитель родился в III веке по Р.Х. в городе Патары, области Ликии в Малой Азии. Его благочестивые родители, Феофан и Нона, воспитали в нем христианские добродетели, которые Николай сохранял и преумножал на протяжении

своей жизни. В Похвальном слове святителю, говорится, что «всеблаженный Николай был кроток, как Моисей, мужественен, как Давид, славен простотой нрава, как Иаков. Словно Ной, он спасал стадо Господне в новом ковчеге от потопа ересей». Эти сравнения абсолютно справедливы, поскольку архипастырь своей благочестивой жизнью и великими трудами на благо Церкви Христовой стяжал славу, которая постоянно приумножает-

С первых дней его жизни проявилась особая благодать, почивавшая на младенце. По преданию, во время крещения, он, никем не поддерживаемый, простоял в купели в продолжение двух часов, а во время кормления Николай сосал молоко только из правой груди матери, а по средам и пятницам вкушал лишь один раз, и то вечером, в девятом часу. Череда этих

событий предзнаменовала богоизбранность Николая. Родители дали обед посвятить мальчика Богу. Когда отрок подрос, родители отправили его учиться, в чем будущий святитель сделал большие успехи, особое внимание уделяя чтению Священного Писания. Юный Николай особенно возлюбил храм Божий, проводя иногда в молитве целые дни и ночи. Такая благочестивая жизнь не смогла укрыться от его сограждан, жителей города Патары, епископом которого был его дядя. Он, видя благочестивую жизнь юноши, рукоположил его во пресвитеры. Во время таинства рукоположения явилось знамение. Его дядя епископ, исполненный духом Божиим, пророчески произнес: «Вот, братие, я вижу новое солнце, восходящее над концами земли, которое явится утешением для всех печальных. Блаженно то стадо, которое удостоится иметь такого пастыря! Хорошо он будет пасти души заблудших, питая их на пажитях благочестия; и всем, находящимся в бедах, явится теплым помощником!».

Святитель стал ревностным пастырем, который не раз творил чудеса милосердия и любви. В его житии рассказывается о помощи обедневшему человеку, который, впав в отчаяние, захотел пожертвовать честью своих дочерей, поскольку он не мог выдать их замуж — не было необходимых средств для приданого. Но святой Николай тайно подложил этому человеку мешочки с золотом. Он не только обеспечил девицам приданное, но и уберег от греха и позора.

Многочисленные чудеса архиепископа Мир Ликийских, как прижизненные, так и посмертные - это помощь путешествующим по морю. Одно из первых таких чудес произошло во время его паломничества ко Святой Земле. Сев на корабль, святой получил откровение от Господа о том, что на пути корабль ожидает страшная буря, но по молитвам Николая корабль, к величайшему удивлению моряков, остался цел. На этом же корабле будущий святитель явил еще одно великое чудо – он воскресил моряка, упавшего во время ненастья с мачты на палубу. Такие чудеса совершаются и в наше время. Известно много удивительных историй, произошедших с советскими моряками во время сражений

Великой Отечественной войны.

Чудесным образом Николай был рукоположен во святителя города Миры Ликийские. Когда скончался его предшественник Иоанн, для избрания нового архиепископа в Миры собрались все местные архиереи. Епископы усердно молились Богу, прося указать достойного кандидата. Одному из старейших епископов явился в видении муж, озаренный неземным светом, и повелел в эту ночь стать в притворе храма и заметить, кто первый придет на утреннее богослужение: это и есть угодный Господу муж, которого епископы должны поставить своим архиепископом; открыто было его имя — Николай. Так и случилось, что первым на службу пришел пресвитер, который на вопрос епископа о своем имени кротко ответил: «Назы-



ваюсь я Николай, раб святыни твоея, владыко!».

На время архипастырского служения святителя Николая выпало немало испытаний. Он был заключен в темницу за ревностную проповедь против ереси Ария, отвергавшего божество Сына Божия и не признававшего Его Единосущным Отцу. Ересь была осуждена на Первом Вселенском соборе в Никее в 325 году. Святому Николаю знаки святительского достоинства — омофор и Евангелие, вручили Спаситель и Богоматерь, явившееся ему в темнице. Вернувшись с собора, он спас от казни невинно осужденных мужей, оклеветанных врагами. И еще много чудес сотворил архиепископ Мирликийских, прославляя Бога и помогая попавшим в беду людям.

После кончины святитель был погребен в соборной церкви города Миры. От его мощей совершалось множество чудес. 9 мая 1087 года его мощи были перенесены в итальянский город Бари, где пребывают и поныне.

Чудеса святителя Николая явились и на Русской земля. Одно из первых, письменно зафиксированных чудес, произошло в Киеве. Это было спасение утопшего ребенка, который нечаянно упал в воды Днепра во время путешествия его родителей, направлявшихся в Киев поклониться чудотворной иконе святителя. Утром следующего дня ключарь святой Софии Киевской обнаружил перед иконой Николы младенца.

Многие чудеса святителя сопровождались явлением его икон. В 1113 г. в водах озера Ильмень близ Новгорода посольством князя Мстислава, направлявшегося в Киев для снятия списка с чтимого образа Николы, была найдена круглая икона. От этой иконы князь исцелился от болезни. В начале XIII века из греческого города Корсунь на Русь была доставлена чудотворная икона святи-

теля, получившая название по местонахождению в городе Зарайск «Никола Зарайский». Древний образ не сохранился, но известны многочисленные списки, восходящие к XIV веку.

В XIV в. святитель Николай свершил чудо спасения подмосковного Можайска от татаромонгольского набега, явившись врагам стоящим с мечом в одной руке, а в другой держащим град. После видения было создано деревянное изображение святителя. Эта иконография, получившая распространение и в живописи, носит название «Никола Можайский».

Еще многие знамения и чудеса сотворил святитель Николай на русской земле. Сочинения о многочисленных чудесах архиепископа Мир Ликийских обогатили древнерусскую письменность. Ему посвящены храмы и монастыри. В честь этого великого святого освящен придел и в нашем храме.

Воистину, нет на Руси такого святого, которого бы так любило сердце русского человека, как любит оно великого чудотворца. Нет ни одного храма, в котором не находилась бы икона святителя Николая. И, пожалуй, нет ни одной православной семьи, которая не имела бы дома образ этого святого.

Как сказал святейший патриарх Московский и всея Руси Кирилл: «В самых трудных обстоятельствах — и во время бурь на море, и во время бурь житейских, когда смертельной опасности подвергается человеческая жизнь, святитель Николай приходит на помощь — не потому, что это его обязанность пред Богом, а потому, что люди в минуту смертельной опасности особенно молятся святому угоднику Божиему. И он слышит их молитву и становится ходатаем пред Богом, приклоняет к ним Божественную милость».

#### Евгения Ульева

# Священномученик Сергий Успенский

Храм Спаса Преображения на Песках, так чудесно воссозданный трудами и молитвами его нынешнего настоятеля, протоиерея Александра Турикова, имеет святого молитвенника и на Небесах. Последним настоятелем перед закрытием и осквернением храма в начале 30-х гг. ХХ века был священномученик протоиерей Сергий Успенский.

Параллельно с восстановлением внутреннего убранства храма в 90-х гг. XX века шла активная работа по духовному возрождению общины. Протоиереем Александром Туриковым были бережно собраны материалы о последнем настоятеле отце Сергие Успенском (младшем). Он был канонизирован в лике новомучеников и исповедников Рос-

сийских Архиерейским Собором РПЦ, состоявшимся 13-16 августа 2000 г.

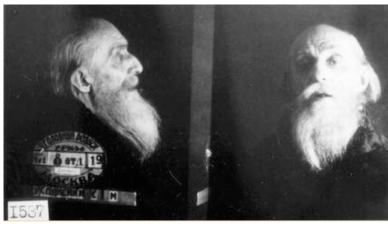
## Краткая биография отца Сергия Успенского

Сергей Михайлович Успенский родился в городе Можайске Московской губернии 2 ноября 1878 г. Он происходил из древнего священнического рода, ведущего свое происхождение из Сербии. Образование он получил в Донском и Заиконоспасском духовных училищах Москвы, а в 1898 г. окончил Московскую Духовную семинарию, в которой еще четыре года после окончания вплоть до 1902 г. проработал надзирателем.



Сергей Михайлович имел очень хороший голос и артистические способности. В 1900 г. он был принят без конкурса солистом Большого театра, однако карьера артиста была ему не по душе, так как его больше привлекала духовная жизнь. С 1901 г. Сергей Михайлович начал служить псаломщиком в храме святителя Климента, папы Римского на Пятницкой улице в Москве. В том же 1901 г. он женился на Анне Петровне Розановой, и у них впоследствии родилось трое детей: Борис, Николай и Елена. Так, отказавшись от мирской славы и карьеры большого артиста, совсем еще молодой Сергей Успенский делает свой выбор в пользу скромного служения Церкви.

В 1904 г. будущий священномученик, митрополит Московский и Коломенский Владимир (Богоявленский) рукоположил Сергия во диаконы к московскому храму Покрова Богородицы на Лыщиковой горе. В 1910 г. его перевели в храм во имя иконы Божией Матери «Неопалимая Купина». В 1917 г. отец Сергий был возведен в сан протодиакона, а 30 августа 1920 г. он стал священником. И это все произошло в страшные годы отступничества и гонения на Церковь, когда многие отшатнулись от нее. Имея супругу и троих несовершеннолетних детей, он выбрал узкий путь служения Церкви, сопряженный в эти годы с голодом, нищетою и постоянным страхом быть арестованным в любую минуту. В 1919-1922 гг. священнику приходилось совмещать церковное служение с общественной работой - он являлся начальником мобилизационного стола Службы Движения Московского отделения Киево-Воронежской железной дороги. В 1924 г. отца Сергия возвели в сан протоиерея и назначали настоятелем храма «Неопалимой Купины», в котором он служил вплоть до его закрытия. В сане настоятеля он многих утешал и укреплял в вере в эти годы неверия и духовного оскудения.



Протоиерей Сергей Михайлович Успенский, фото из уголовного дела.



Икона сщмч. Сергия Успенского

Духовные семена, посеянные отцом Сергием в это время, дали свой плод: многие его духовные чада стали впоследствии священнослужителями, среди них братья Голубцовы: младший — будущий архиепископ Сергий, старший — будущий проточерей Николай. Оба они всю свою юность в двадцатых годах были алтарниками Неопалимовского храма и духовными детьми отца Сергия Успенского. Отец Николай Голубцов крестил в 1962 г. дочь Сталина, Светлану Аллилуеву и ее детей (внуков Сталина). Неопалимовский храм был полностью уничтожен в 1929 г., кирпич от него пошел на ас-

фальтирование московских улиц. После закрытия Неопалимовской церкви отец Сергий перешел в храм Спаса Преображения на Песках, где десятки лет служил настоятелем его дядя - митрофорный протоиерей, благочинный округа и старший благочинный Москвы Сергей Васильевич Успенский, скончавшийся в 1930 г. Этот храм тоже был закрыт в 1933 г., после чего священнику опять пришлось переходить. Он служил в церкви "Николы-на-Щепах" в районе Смоленской площади, которая тоже была закрыта в 1934 г.

По отзывам прихожан, отец Сергий был "аскетом духа в миру", добрым и отзывчивым человеком, много помогал се-



мьям репрессированных, число которых с начала 20-х гг. только увеличивалось. Известно, что многие годы он содержал семью арестованного и заключенного на Соловках настоятеля храма Неопалимой Купины, протоиерея Забавина. Отцу Сергию доверяли, и через его руки прошло много пожертвований, предназначенных в помощь репрессированным. Попасть в число тех, кому он так помогал, вскоре предстояло и ему самому.

29 января 1933 г. отца Сергия перед поздней Литургией вызвали причащать больного, а по выходе из храма предложили сесть в машину и увезли на Лубянку вместе со Святыми Дарами и наперсным крестом. Ему было предъявлено обвинение, в том, что он «член

контрреволюционной организации христианской молодежи, участник нелегальных собраний», и в занятиях «антисоветской агитацией».

10 апреля 1933 г. особое совещание при Коллегии ОГПУ СССР приговорило протоиерея Успенского к 3 годам ссылки в Северный край. Сначала он отбывал ссылку в Каргополе, затем был переведен в Вологду. Отбыв один год, священник был освобожден по болезни, ему было дано "минус 6", т.е. запрещено проживание в шести центральных областях. После освобождения он состоял за штатом в виду болезни и поселился в Можайске на иждивении сына. В тюрьму этого города тяжело больной священник был доставлен 30 ноября 1937 г. при повторном аресте. 16 декабря 1937 г. тройка при УНКВД СССР по Московской области по обвинению во «враждебном отношении к советской власти и контрреволюционной деятельности» приговорила отца Сергия Успенского к высшей мере наказания. В день памяти святителя Николая 19 декабря 1937 г. протоиерей Сергий был расстрелян на Бутовском полигоне.

Президиум Московского областного суда постановлением от 14 декабря 1955 г. решение тройки при УНКВД по МО от 16.12.1937 г. в отношении Успенского С.М. отменил и дело о нем прекратил за недоказанностью обвинения. Определением Судебной Коллегии по уголовным делам Верховного суда СССР от 3 октября 1956 г. он был реабилитирован посмертно. Определением Священного Синода РПЦ от 7 октября 2002 г. Сергий Успенский (младший) был причислен к лику святых с установлением даты празднования 7(20) декабря.



Протоиерей Сергий Успенский (младший) П. Д. Корин.

Сщмч. Сергий изображен на эскизе к картине Павла Корина "Русь уходящая". Этот эскиз представляет собой ростовой портрет священника в великопостном облачении.

Когда в 1963 г. П.Корин выставлял эскизы к картине «Русь уходящая», которая так и не была написана, на выставку приходили старушки и подолгу стояли на коленях перед изображением отца Сергия, молясь с благодарностью за того, кто помог им выжить, когда их кормильцы были в ГУЛАГе.

Портрет работы П.Д. Корина, а также немногие оставшиеся фотографии и новая икона с клеймами жития св. прав. Алексия Мечева,

послужили основой для разработки оригинального эскиза для создания иконы новомученика и исповедника Сергия Успенского с 16 клеймами жития. Проект был осуществлен иконописцами мастерской «Лик», под руководством Сергея Гусарина и при поддержке протоиерея Александра Турикова. Специально для этой иконы был спроектирован и изготовлен резной навесной киот, который был установлен у центрального столпа в трапезной части храма. Сам столп расписан образами новомучеников и исповедников Российских: сщмч. Илариона, архиепископа Верейского, сщмч. Серафима, митрополита Ленинградского, сщмч. Владимира, митрополита Киевского (который рукополагал отца Сергия во диаконы), сщмч. Петра, митрополита Крутицкого, сщмч. Вениамина митрополита Петроградского, исп. Луки, архиепископа Крымского.

20 декабря 2004 г. в день памяти сщмч. Сергия Успенского на торжественной литургии присутствовал Анатолий Борисович Свенцицкий, который лично знал священномученика. Его мать много лет была духовной дочерью отца Сергия, который часто бывал дома у Свенцицких. Анатолий Борисович со слезами счастья вспоминал, как он сам исповедовался впервые в 1930 г. у отца Сергия. Он очень высоко отозвался о качестве исполнения иконы сщмч. Сергия, сказал, что иконописцам удалось правильно передать внешний облик и взгляд святого. Во время торжественного молебна и освящения новой иконы, все присутствовавшие ощутили неразрывную связь между Церковью Торжествующей и Церковью Воинствующей.



## Иерей Георгий Михайлов

# Священномученик Иоанн архиепископ Рижский и Латвийский

В этом году исполняется пять лет с момента Великого освящения нашего храма, которое было совершено 24 декабря 2006 г. Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Алексием II. Одним из обязательных священнодействий в чине Великого освящения является крестный ход вокруг храма с мощами святого, прославленного Церковью в лике мучеников. Богу устроен жертвенник (престол), но он не утвержден, пока не положены в его основание нетленные частицы святых мощей, потому что на костях мучеников утвердилась Вселенская Церковь в века кровавых гонений,

и над их гробами были созданы первые христианские святилища. Церковь ликующая, не забывает бедствий, постигших её на протяжении истории, и, как воин, украшается ранами. Она внемлет Откровению святого Иоанна Богослова, видевшего в духе на небесах, перед лицом Божиим алтарь и под ним души убиенных за слово Божие и исповедание веры. Церковь стремится подражать на земле этому небесному видению.

По окончании крестного хода святые мощи полагаются на дискосе на престол. Совершив перед ними каждение фимиамом, их помазывают Святым Миром и влагают в ковчежец с благовонной мастикой, после чего святые мощи помещаются в основание под середину престола. В нашем храме под основанием престолов в Преображенском и Никольском алтарях были положены мощи священномученика Иоанна, архиепископа Рижского и Латвийского. Кто же этот святой, каково его житие и подвиги веры?

Янис (Иоанн) Поммерс, будущий святитель Рижский и Латвийский, родился 6(19) января 1876 г. на хуторе Илзессала Праулиенской волости в семье благочестивого православного крестьяниналатыша. Его родители были простые, набожные и благочестивые христиане. Каждый день и каждый период работ в этой семье начинался с молитвы.



Постоянно помогая родителям в тяжком крестьянском труде, отрок Иоанн рос крепким и физически выносливым. Вместе с тем он отличался вдумчивостью, тягой к познанию слова Божия, учился старательно и прилежно. Родители, видя такое стремление сына к обучению, отпустили его в далекую Ригу. В августе 1887 г. Иоанн Поммер был зачислен в Рижскую Духовную школу, окончив которую, в 1891 г. поступил в Рижскую Духовную семинарию. Во время учебы все свободное время Иоанн проводил в библиотеке, его часто видели в уединении с книгой в руках. Товарищи уважали его

за блестящие способности, за готовность всегда прийти на помощь, за его прекрасный голос, музыкальный слух и за его богатырскую силу.

В 1897 г. по окончании Рижской Духовной семинарии с дипломом 1-й степени, Иоанн Поммер был назначен народным учителем в Ляодонскую приходскую школу, а в 1900 г. поступил в Киевскую Духовную Академию. За годы обучения в Академии в нём созрела решимость всю свою жизнь посвятить служению Церкви Христовой. На стезю иноческой жизни будущего подвижника Латвийской земли благословил великий молитвенник и чудотворец Русской земли, святой праведный Иоанн Кронштадтский. В 1903 г. в 27 лет Иоанн Поммер принял монашеский постриг, 23 сентября 1903 г. был рукоположен в сан иеродиакона, а 13 июля 1904 г. - в сан иеромонаха. По окончании Духовной Академии в 1904 г. с отличием и степенью кандидата богословия иеромонах Иоанн выполнял все послушания священноначалия. Он последовательно исполнял должность преподавателя Священного Писания в Черниговской Духовной семинарии, инспектора Вологодской Духовной семинарии, с возведением в сан архимандрита в 1907 г., ректора Литовской Духовной семинарии и настоятеля Виленского Свято-Троицкого монастыря. И везде, где бы ни трудился Иоанн Поммер,



он получал высокую оценку своей деятельности от священноначалия. Благодаря его неустанным заботам и самоотверженному труду неузнаваемо изменилась Виленская Духовная семинария, где был создан прекрасный семинарский хор. Архимандрит Иоанн прилагал много сил, чтобы поставить искусство проповеди на самый высокий уровень, лично прослушивая проповеди воспитанников и давая ценные указания. Но Господь вел Своего избранника ко всё более и более высокому служению.

11 марта 1912 г. в Александро-Невской лавре собором епископов во главе с митрополитом Московским Владимиром и митрополитом Киевским Флавианом архимандрит Иоанн был рукоположен во епископа Слуцкого. Затем он совершал епископское служение в Одессе, а потом был перемещен в Таганрог, на вновь открытую Приазовскую кафедру, на которой служит до 1917 г.

7(20) сентября 1917 г. Святейший Патриарх Тихон назначил епископа Иоанна на служение в Тверскую епархию, где была нарушена мирная церковная жизнь. Споспешествуемый помощью Божией мудрый архипастырь быстро наладил церковную жизнь.

Епископ Иоанн стал ближайшим сподвижником Святейшего Патриарха Тихона в борьбе с силами, ополчившимися на Церковь Христову. Видя в епископе Иоанне доброго и мудрого пастыря, Патриарх возвел его в сан архиепископа, назначив архиепископом Пензенским и Саранским, направил на уврачевание обновленческого раскола. Епархия была в тяжелейшем положении, часть духовенства уклонилось в раскол. Прибыв на новое место служения, владыка Иоанн проявил твердость веры и милосердную любовь к своей пастве. Вдохновенные проповеди святителя, его службы на приходах епархии, проходившие с большим духовным подъемом и при стечении огромных масс народа, его простота в обращении и доступность способствовали уврачеванию раскола. Конечно же, безбожные власти не могли мириться с этим. Неоднократно на жизнь владыки Иоанна совершались покушения, его подвергали притеснениям, обыскам и арестам. Когда епископа заключили в тюрьму, масса народа крестным ходом подошла к темнице и требовала освобождения своего святителя. Не будучи в состоянии противостоять гласу народа Божия, гонители выпустили владыку Иоанна, и, сопровождаемый верной паствой, с пением молитв архипастырь отправился в собор служить благодарственный молебен. Служение на Пензенской кафедре было непрерывным подвигом исповедничества, который только укреплял духовные силы владыки Иоанна и готовил его к ещё большим трудностям.

К Святейшему Патриарху Тихону со смиренной просьбой обратились православные пастыри и миряне Латвийской земли благословить окормлять латвийскую паству архиепископа Иоанна (Поммера). «Ваше Святейшество! Корабль нашей Церкви, обуреваемый волнами житейского моря, уже испытал много опасностей и бед, нас страшит ответственность за судьбу корабля в страшный момент девятого вала. Нужен кормчий...».

8(21) июня 1921 г. святейший Патриарх Тихон даровал права широкой автономии Православной Церкви в Латвии и своим указом назначил архиепископа Пензенского Иоанна (Поммера) архиепископом Рижским и Латвийским.

По воле Божией Владыка вернулся в Латвию с богатым духовным и административным опытом, приобретённым на предшествовавших кафедрах. Годы служения Церкви и стояния за веру обогатили святого мудростью и рассудительностью. Владыка Иоанн, проходя стези архипастырского служения в величайшем смирении, принял под свой омофор латвийскую паству. Печально было состояние Православной Церкви Латвии. Не признанная государством, она была отдана на разграбление. Православию предрекали скорый конец. Рижская Духовная семинария закрыта, архипастыря нет, четвертая часть церковной собственности отнята.

Благодаря самоотверженным неустанным трудам архиепископа Иоанна, удалось достичь регистрации Церкви как полноправного юридического лица. Только сердцеведец Господь знает, сколько страданий пришлось пережить Владыке, совершая это важнейшее дело. Плодами его труда мы пользуемся и по сей день. Архиепископу Иоанну пришлось выдвинуть свою кандидатуру на выборы в Латвийский сейм. Много унижений, оскорблений и даже побоев пришлось перенести Владыке, будучи депутатом, за свидетельство об истине, но только таким путём он смог отстоять Церковь. Так был положен конец уничтожению Православия в Латвии. Вся жизнь и подвижнические труды святителя Иоанна, как архиепископа и депутата, были направлены на служение Церкви, своей Родине Латвии и простому народу. Он одинаково заботился как о русских, латышах, так и о людях других национальностей. Для него не было своих и чужих, все были братья. В результате его неустанных трудов были открыты духовные школы и Духовная семинария, построены новые храмы, возрождена духовная жизнь.

Владыка Иоанн жил в комнатке подвала кафедрального собора, которую любовно называл «моя пещера», был доступен для всех, всем готовый помочь. Каждый человек ощущал радость от



общения с ним. Но преуспеяние в созидании Церкви Божией вызывало ненависть и нападки врага рода человеческого. Потоки лжи, клеветы, угрозы, доносы и гонения обрушивались Владыку постоянно. На что он неизменно отвечал: «Я уже в том возрасте, когда человек не боит-



ся никаких угроз, приходите со своими угрозами, я спокойно прочитаю слова Священного Писания: "Ныне отпущаеши раба Твоего Владыко..." ». Восхождение к горнему Иерусалиму владыки Иоанна подходило к завершению. 12 октября 1934 г. на своей архиерейской даче архиепископ Иоанн принял мученическую кончину. Никто не знает, кто и каким мучениям подверг Владыку. Но мучения эти были жестокими. Архиепископа привязали к снятой с петель двери и подвергли на верстаке страшным пыткам. Все свидетельствовало о том,

что ноги святого жгли огнём, в него выстрелили из револьвера и живого предали огню.

Память о своём святителе свято хранилась в сердцах верующих и ничто, даже страх преследований, не могло изгладить её. На протяжении долгих десятилетий на Покровском кладбище в Риге около усыпальницы священномученика — свежие цветы, свечи, приносимые богомольцами. Известны факты исцеления и помощи Божией людям по молитвам святого.

В 2001 г. постановлением Священного Синода Русской Православной Церкви было определено включить в Собор новомучеников российских XX века от Латвийской Православной Церкви Архиепископа Рижского и всея Латвии Иоанна (Поммера). В этом году исполнилось 10 лет с момента прославления владыки Иоанна в лике святых. В годину испытаний он проявил величие духа и нравственную мощь, которые скрывались в его смиренном облике, положил душу свою за народ Божий, сохранил верность Христу и Церкви.

По милости Божией и наш храм обрёл в лице священномученика Иоанна своего небесного молитвенника и покровителя. Будем же и мы все с горячей верою и усердною молитвою прибегать к нашему святому ходатаю и предстателю перед Богом, священномученику Иоанну у его святых мощей, почивающих под Святым престолом в основании нашего Святого храма.

Диакон Павел Карев

# Православное отношение к гражданскому Новому году

В одном из Псалмов святой пророк Давид, обращаясь к Богу, восклицает: "Благословиши венец лета благости Твоея" (Пс. 64, 12). "Венец лета" означает круг года. Эта глубокая мысль Псалма подчёркивает цикличность нашего времени и его направленность в будущее, о чем свидетельствует богослужение суточным, недельным и годовым кругом чинопоследований. Эти строки псалма неоднократно звучат в службе Новому лету и на новогоднем молебне. Начиная новый виток времени, Святая Церковь рассматривает его как благость Божию и испрашивает у Господа новых милостей на последующий год.

Новый год — это точка отсчёта времени, освящённого христианской историей. Праздник Нового лета есть начало Православного месяцеслова, а начало времени положил Бог, пребывающий вне времени. Отсчет истории начался с творения видимого мира.

Византийская эра, принесённая к нам после Крещения Руси, вела отсчёт от сотворения мира, а Новый год отмечался 1 марта. Первым двунаде-

сятым праздником был праздник Благовещения Пресвятой Богородицы, тропарь которого начинается словами: «Днесь спасения нашего главизна...». В конце XV века Новый год был перенесён на 1 сентября. До настоящего времени ежегодно в этот день в православных храмах совершается служба Новому лету.

В конце 1699 г. царь Пётр I повелел перенести празднование Нового года на 1 января, как это было принято в Западной Европе, тем самым изменив традицию, по которой Новый год был один для церкви и государства. Но поскольку в то время в государстве был принят Юлианский календарь, а на Западе с 1582 г. – Григорианский, то празднование гражданского Нового года происходило после Рождества Христова.

После революции 1917 г. была проведена ещё одна календарная реформа: Юлианский календарь заменили на Григорианский, и празднование Нового года пришлось на последние дни Рождественского поста. Кроме того, советская власть активно боролась с Церковью, желая уничтожить её не только



физически, но и стереть из памяти народа церковные традиции и обычаи. Праздник Рождества отменили как государственный, а чувство торжества, ощущаемое в эти дни, переложили на празднование Нового года. Следует отметить, что с 1920 г. большевики, в целях борьбы с православием, запретили украшать ёлки, усматривая в этом связь с Рождеством Христовым. Украшение ёлок на Новый год было разрешено только в 1935 г.

Естественно, что граждане нашей страны за 70 лет советской атеистической власти привыкли праздновать не Рождество Христово, а Новый год, причём он стал отмечаться с таким «размахом», какой отсутствовал в православной России. До настоящего времени, за неделю до Рождества Христова мир предлагает нам празднование Нового Года с торжественной индустрией подарков, вкушением скоромной пищи, распитием спиртных напитков, телевизионными «цунами» и сложившейся в обществе психологией праздника. Разумеется, это не увязывается с понятием «пост», тем более, что в дни празднования Нового года Рождественский пост становится особо строгим. Как же относится православному христианину к гражданскому Новому году?

Современная жизнь показывает, что православные люди относятся к празднованию Нового года как отрицательно, так и положительно или терпимо. Каждый сам решает, как относится к этому празднику. Встречая Новый год, мы невольно вспоминаем прошедшие за последнее время события, осмысляем свои дела и поступки, обращаемся назад и видим, что среди нас кого-то уже недостаёт – они отошли в блаженную вечность. В силу этого Новый год – праздник, когда приходится задумываться о будущем, о себе, о своём предназначении, о бессмертии.

Верующие люди, встречая Новый год, благодарят Бога за год прошедший и молятся о том, чтобы в году наступающем Господь не оставил нас своей милостью и помощью. Традицией Русской Православной Церкви стало совершение новогоднего молебна 31 декабря, после вечернего богослужения и 1 января. Есть храмы, где Божественная Литургия служится в новогоднюю ночь. 1 января, когда после ночного празднования Нового года многие люди спят тяжёлым сном, Православная Церковь чтит память мученика Вонифатия. К нему обращаются с просьбами помощи в избавлении от пьянства, курения и наркомании – широко распространившихся в нашем обществе пороков, особенно среди молодёжи.

В домашних условиях можно организовать тёплый семейный праздник. Если мы приглашены в гости, праздничный стол можно украсить постными блюдами, посмотреть добрые комедийные

фильмы. При любых ситуациях празднование Нового года требует не только положительного участия в его организации, но и чувства меры. Если же нас приглашают туда, где заведомо планируется распитие алкогольных напитков с просмотром аморальных фильмов и передач, то, разумеется, необходимо отказаться от такого визита не только человеку верующему, но и здравомыслящему. Иначе, как в известном новогоднем фильме, можно оказаться в другом городе. В одной церковной газете указан интересный совет. Священнику задали вопрос по поводу Нового года, на что он привёл слова своего духовника: «Новый год нужно отмечать так, чтобы на следующий день ты смог бы причаститься». К сожалению, многие из нас после празднования Нового года не только не имеют возможности утром причащаться Святых Христовых Таин, но и вообще не в состоянии добраться до храма.

Невозможно описать всех ситуаций, которые могут с нами произойти в жизни, в том числе и на Новый год. Попадая в различные обстоятельства, которых хотели избежать, мы должны руководствоваться голосом совести, терпением, чувством меры, юмора, который позволяет сглаживать острые моменты и не забывать о двух самых главных заповедях: «Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всем разумением твоим: сия есть первая и наибольшая заповедь; вторая же подобна ей: возлюби ближнего твоего, как самого себя» (Мф. 22:37 – 39).

Разумеется, мы, православные христиане, должны помнить о времени, в котором живём и о том, что неправильно терять праздник, который может послужить делу единения семьи. Архимандрит Тихон (Шевкунов) говорит: «Для нецерковных и малоцерковных семей Новый год - может быть, единственный семейный праздник, оставшийся сегодня в России, когда семья собирается вместе и действительно может ощутить себя семьёй. ... Мы всегда говорим нашим прихожанам, что если их родные и близкие хотят отметить Новый год, то нельзя лишать их этой радости, при том, что православный христианин, не должен при этом нарушать пост, но задача его - привнести свет Христов, радость ожидания Рождества Христова в этот праздник».

Наши дети привыкли к новогодним подаркам и мероприятиям детских садах и школах. Детское мировоззрение менее гибко и более категорично, чем у взрослых, поэтому ни в коем случае нельзя лишать детей новогодней радости, ссылаясь на пост. Это может зародить в детском сознании конфликт с Рождеством Христовым, который может в дальнейшем стать одной из причин дисгармоничного развития веры. После новогодних подар-



ков родителям надо подчеркнуть важность Рождественского праздника для того, чтобы мирские торжества по поводу Нового года не перечёркивали важность рождения в мир Христа Спасителя.

В настоящее время правительство нашего государства определяет выходные дни для празднования Нового года и Рождества Христова. Протоиерей Дмитрий Смирнов заметил: «Государство нам подарок делает: оставляет нас в покое на целых две недели! Почитай книгу, сходи в храм, сделай то, для чего раньше у тебя не хватало времени. А тем, кто всё же хочет радостного настроения на

праздники, хочу напомнить, что главная радость, которая бывает во время поста, — это радость, которая даётся нам в молитве». В предпраздничные рождественские дни церковь чтит память святых Илии Муромца, Иоанна Кронштадтского, великомученицы Анастасии Узорешительницы. Необходимо провести эти дни, наполенные удивительными богослужениями, так, чтобы не пришлось сожалеть о своём поведении, и чтобы всеобъемлющая радость о рождении Богомладенца привнесла в нашу жизнь любовь, благодатную помощь и благодарность Господу.

# Алтарник Роман Кравченко

# Празднование в честь иконы Божией Матери «Нечаянная Радость»

В 1683 г. святитель Димитрий Ростовский написал сочинение «Руно орошенное» в честь Пресвятой Богородицы. Причиной создания этого назидательного повествования являлись чудесные исцеления, которые происходили при иконе Матери Божией в черниговском Свято-Ильинском монастыре в XVII веке. Перед каждым явлением чуда исцеления на образе Богоматери появлялись слёзы. Святитель Димитрий сравнивал это событие с ветхозаветным рассказом о том, как Божественная роса по молитве пятого судии израильского Гедеона окропила руно. Среди 24 чудес описано и то, которое подвигло иконописцев XVIII века на создание иконы Богоматери «Нечаянная Радость». Повествование об этом чуде святитель Дмитрий Ростовский начинает словами «Человек некий беззаконный...»

Один грешный человек, который вёл весьма порочный образ жизни, тем не менее был глубоко привязан сердцем к Царице Небесной и испытывал перед Ней трепетную и благоговейную любовь. Он имел обычай ежедневно становиться в своей комнате перед образом Богоматери на молитву и воссылать Ей Архангельское славословие: «Радуйся, Благодатная!». Так и однажды, собираясь на грешное дело, он зашёл по привычке в комнату и встал перед иконою Божией Матери, но вдруг в страхе увидел, что Пресвятая Дева предстала ему будто живой со Своим Божественным Сыном на руках. У Младенца из ребра, рук и ног потекла кровь. Богоматерь открыла беззаконнику, что он и другие грешники постоянно распинают Её Сына, когда творят грехи. Потрясённый до глубины души, с сокрушенным сердцем, молил человек Пресвятую Богородицу быть ему Заступницей перед Богом и Ходатаицей о прощении его грехов. Богородица до тех пор не прекращала своих молитв за грешника, пока не услышала от Господа Иисуса Христа слова: «Ныне прощаются ему грехи Тебе ради». Человек осознал глубину своего падения и с помощью Божией оставил грешную жизнь. До конца дней своих со слезами и благодарностью он молился Божией Матери, по ходатайству Которой получил Нечаянную Радость покаяния и прощения грехов от Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа. Следует отметить, что святитель не указывает, какие именно пороки сопровождали жизнь этого человека, оставляя каждому увидеть в себе свои грехи и молиться об исцелении от них.

Воспоминаемое событие свидетельствует прежде всего о неизреченной любви Богородицы не только к праведникам, но и к грешникам. В то же время оно раскрывает перед нами величайшее зло, таящееся во грехе, для уничтожения которого потребовалась смерть Единородного Сына Божия. Грехами мы вновь распинаем Спасителя, усугубляя Его раны, поэтому необходимо бояться греха больше всякой беды, любого несчастья. В борьбе с искушениями и грехами, в жизненных нестроениях и невзгодах мы имеем надёжное убежище и покров в лице Богоматери. Необходимо твёрдо надеяться на то, что Она с нами всегда, где бы мы ни были и как бы мы ни жили, и что Пресвятая Богородица нас не забудет, если будем с горячей молитвой прибегать к Ней.

Каждый прихожанин нашего храма, знающий его историю, особенно в день празднования иконы Божией Матери «Нечаянная Радость» чувствует материнскую заботу Царицы Небесной о Своих детях. Пережив закрытие в 1931 г. и разорение, храм Преображения Господня на Песках по милости Божией был в 1991 г. передан Патриархии. Несмотря на то, что церковная община получила все необходимые документы, храм верующим не отдавался. Как известно, с 1956 г. церковное зда-





ние занимало «Творческое объединение кукольных фильмов» киностудии «Союзмультфильм». Главный придел был разделён на два этажа, алтарь превращён в столярную мастерскую. В приделе в честь святителя Николая располагался токарный цех. Возвращение храма Православной Церкви оказалось очень непростой задачей. Свои права храм отстаивал в пяти арбитражных судах. В последующем пришлось даже подыскивать новое помещение для светской организации, занимавшей церковное здание.

21 декабря 1992 г., накануне празднования в честь иконы Божией Матери «Нечаянная Радость», церковная община вошла в свой храм при поддержке православных казаков для того, чтобы больше его никогда не покидать. Началось противостояние верующих людей и работников киностудии, продолжавшееся несколько дней. Затем было принято решение возможного равноправного нахождения в церковном здании обеим сторонам. Верующие люди слёзно благодарили Пресвятую Богородицу за дарованную Нечаянную Радость, особенно во время молебнов с чтением акафиста этому чудотворному Образу. Молебны совершались ежедневно утром и вечером. Уповая на милосердие Матери Божией, верили, что и в дальнейшем не лишит Она небесного покровительства и заступничества в восстановлении Дома Своего Сына.

С Божией помощью для совершения богослужений был постепенно освобождён придел святителя Николая. В 1993 г., на престольный праздник Преображения Господня, состоялась первая Божественная Литургия и начал совершаться полный круг богослужений. Несмотря на то, что в храме продолжала функционировать киностудия, с каждым месяцем увеличивалось количество



постоянных прихожан, росла и укреплялась церковная община. В 1995 г. осуществилось полное освобождение церкви Спаса на Песках от арендаторов согласно решению арбитражного суда. Началось постепенное раскрытие храмового пространства. По благословению и под постоянным руководством отца настоятеля, протоиерея Александра Турикова, была проведена огромная работа по реставрации храма, восстановлению внутреннего убранства. Когда были разобраны множественные перекрытия и перегородки, взорам верующих открылось первоначальное устроение церкви. Более десяти лет трудились иконописцы, резчики и позолотчики. Предстательством Господа, Матери Божией и святых угодников Божиих, пережив разорение и осквернение, храм Преображения Господня на Песках вновь обрёл своё первоначальное предназначение, став Домом Молитвы.

В день празднования иконы Божией Матери «Нечаянная Радость» отчётливо вспоминается история возрождения храма, произносятся благодарения Пресвятой Богородице за те милости и щедроты, которые Ей ниспосылались. Этот праздник открывает перед нами светлую надежду нашего непостыдного упования о предстательстве Пречистой Девы Марии к Господу за нас и показывает Её милость к роду христианскому. Царица Небесная никогда не оставляет тщетной непоколебимую, глубокую веру в Её небесное ходатайство. Тем, кто с любовью Господа и ближних, со смирением и чистым сердцем в молитвах к Ней прибегает, Она указывает путь исправления греховной жизни, помогает в жизненных испытаниях и все печали прелагает на Нечаянную Радость.

# РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ на ДЕКАБРЬ 2011 г.

## Пятница 2 декабря

Свт. Филарета, митр. Московского (1867)

8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная Литургия

#### Суббота 3 декабря

Предпразднство Введения во храм Пресвятой Богородицы. Прп. Григория Декаполита (816) 8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная Литургия 17.00 Всенощное бдение, по окончании исповедь

## ВОСКРЕСЕНЬЕ 4 ДЕКАБРЯ ВВЕДЕНИЕ ВО ХРАМ ПРЕСВЯТОЙ ВЛАДЫЧИЦЫ НАШЕЙ БОГОРОДИЦЫ И ПРИСНОДЕВЫ МАРИИ

9.00 Исповедь 10.00 Божественная Литургия

#### Вторник 6 декабря

Блгв.вел.кн. Александра Невского в схиме Алексия (1263)

8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная Литургия

#### Среда 7 декабря

Вмц. Екатерины (305) Вмч. Меркурия (III)

8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная Литургия

## Четверг 8 декабря

Отдание праздника Введения во храм Пресвятой Богородицы 8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная Литургия

#### Пятница 9 декабря

17.00 Всенощное бдение с чтением акафиста Пресвятой Богородице

#### Суббота 10 декабря

Иконы Божией Матери, именуемой "Знамение" (1170) Вмч.Иакова Персянина (421)

8.00 Исповедь

9.00 Божественная Литургия 17.00 Всенощное бдение, по окончании исповедь

## ВОСРЕСЕНЬЕ 11 ДЕКАБРЯ

**Сщмч. митр. Серафима (1937)** 9.00 Исповедь 10.00 Божественная Литургия

#### Вторник 13 декабря

Апостола Андрея Первозванного (62)

8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная Литургия

#### Среда 14 декабря

Прор. Наума (VII в. до Р.Х.) Прав. Филарета Милостивого (792)

8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная Литургия

#### Пятница 16 декабря

Прор. Софонии (635-605 до Р.Х.) Прп. Саввы Сторожевского, Звенигородского (1407) 8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная литургия

## Суббота 17 декабря

Вмц. Варвары и мц. Иулиании (ок. 306). Свт. Геннадия, архиеп. Новгородского (1505)

8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная Литургия 17.00 Всенощное бдение, по окончании - исповедь

#### ВОСКРЕСЕНЬЕ 18 ДЕКАБРЯ

Прп. Саввы Освященного (532)
9.00 Исповедь
10.00 Божественная Литургия
17.00 Всенощное бдение с чтением акафиста святителю
Николаю Чудотворцу,
по окончании - исповедь

## Понедельник 19 декабря СВТ. НИКОЛАЯ, АРХИЕПИСКОПА МИР ЛИКИЙСКИХ, ЧУДОТВОРЦА (ок. 335)

8.00 Исповедь

9.00 Божественная Литургия 17.00 Всенощное бдение

#### Вторник 20 декября

Св. новомученика и исповедника пресвитера СЕРГИЯ УСПЕНСКОГО (1937)

8.00 Исповедь

9.00 Божественная Литургия

## Среда 21 декабря

17.00 Всенощное бдение с чтением акафиста Пресвятой Богородице, по окончании - исповедь

#### Четверг 22 декабря

Иконы Божией Матери «Нечаянная Радость» Зачатие прав. Анною Пресвятой Богородицы

8.00 Исповедь

9.00 Божественная Литургия

#### Суббота 24 декабря

Прп. Даниила Столпника (489-490)

8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная Литургия 17.00 Всенощное бдение, по окончании исповедь

## ВОСКРЕСЕНЬЕ 25 ДЕКАБРЯ

Свт. Спиридона, еп. Тримифунтского чудотворца (ок. 348) 9.00 Исповедь 10.00 Божественная литургия

#### Среда 28 декабря

Сщмч. Елевферия и матери его мц. Анфии (II), сщмч. Илариона, архиеп. Верейского (1929) 8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная литургия

#### Пятница 30 декабря

Прор. Даниила и трех отроков: Анании, Азарии и Мисаила (600 г. до Р.Х.)

8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная литургия

#### Суббота 31 декабря

Суббота перед Рождеством Христовым.

Мч. Севастиана (ок. 287)
8.00 Утреня, на часах - исповедь Божественная литургия
17.00 Всенощное бдение, по окончании исповедь
По окончании 1-го часа
НОВОГОДНИЙ МОЛЕБЕН

#### ВОСКРЕСЕНЬЕ 1 ЯНВАРЯ 2012 г.

Неделя 29 по Пятидесятнице, перед Рождеством Христовым, святых отец Мч. Вонифатия (290)

9.00 Исповедь 10.00 Божественная Литургия по окончании - НОВОГОДНИЙ МОЛЕБЕН

> Настоятель храма протоиерей Александр ТУРИКОВ